

سورة العنكبوت ٨-٨-٣٠١٢ ٣

حماسات الاستاذ:



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الم (١)





أَ حَسِبَ النَّاسُ أَن يُترَكُواْ أَن يَقُولُواْ عَامَنَا وَ هُمْ لَا يُفْتَنُونَ (٢)

وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَبَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكَاذِبِينَ (٣) الَّذِينَ صَدَقُواْ وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ (٣)



#### الم أ حسب النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا

- و قوله (الم أ حَسب النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا) اختلف الناسِ في (الم) و قد ذكرناه فيما مضى «٢». و قوله (أ حسب النّاس أن يتركّوا) خطاب من الله لخلقه على وجه التوبيخ لهم بأن قال أيظن الناس أن يتركهم الله إذا قالوا آمنا أي صدقنا و نقتصر منهم على هذا القدر، و الحسبان و الظن واحد.
  - (۲) انظر ۱/ ۴۷ ۵۱.



#### الم أ حسب النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا

• و قوله (أحسب) معناه التوهم و التخيل. و قيل: الحسبان مشتق من الحساب، لأنه في حساب ما يعمل عليه. و منه الحسيب، لأنه في حساب ما يختبي، و «هم لا يفتنـون» أي أ يظنـون أنهـم لا يختبـرون إذا قـالوا امنا؟!. و المعنى انهم يعاملون معاملة المختبر لتظهر الافعال التي يستحق عليها الجزاء.



### مَنْ الله أحسب النَّاسُ أَن يُتركُوا الم أحسب النَّاسُ أَن يُتركُوا

- و قيل: في معنى «أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا» قولان: أحدهما- يتركوا لأن يقولوا. الثاني - أ حسبوا أن يقولوا على البدل و قال مجاهد: معنى «يُفْتَنُونَ» يبتلون في أنفسهم و أموالهم.
- و قيل: معنى يفتنون يصابون بشدائد الدنيا أي ان ذلك لا يجب أن يرفع في الدنيا لقولهم آمنا. و قال ابن عمر: أ ظنوا ان لا يؤمروا و لا ينهوا.
  - و قال الربيع: ألا يؤذوا و لا يقتلوا؟!



### الم أ حسب النّاس أن يتركوا



#### الم أ حسب النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا

• و انما قال «فليعلمن» مع أنه للاستقبال و الله تعالى عليم فيما لم يزل، لحدوث المعلوم فلا تصح الصفة إلا على معنى المستقبل إذ لا يصلح و لا يصح لم يزل عالماً بأنه حادث، لانعقاد معنى الصفة بالحادث، و هو إذا حدث علمه تعالى حادثاً بنفسه.



#### الم أ حسب النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا

• و قيل: معنى «فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا» ليجازيهم بما يعلم منهم. و قيل: معناه يعلم اللَّه اللَّه اللَّذين صدقوا في أفعالهم، كما قال الشاعر:

اليث بعثر يصطاد الرجال] إذا ما الليث كذب عن أقرانه صدقا «١»



### الم أحسب النّاس أن يتركوا

- و قال ابن شجرة «فَلَيعْلَمَنَّ اللَّهُ» معناه فليظهرن اللَّه لرسوله صدق الصادق.
- و قال النقاش: معناه فليميزن الله الصادقين من الكاذبين. و هو قول الجبائي.



# الم أ حَسب النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ لا يُفْتَنُونَ هُمْ لا يُفْتَنُونَ

• قوله تعالى: «الم أ حَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمنًا و هُم لا يُفتنون» الحسبان هو الظن، و جملة «أن يتركوا» قائمهٔ مقام مفعوليه، و قوله: «أَنْ يَقُولُوا» بتقدير باء السببية، و الفتنة الامتحان و ربما تطلق على المصيبة و العناب، و الأوفق للسياق هو المعنى الأول، و الاستفهام للإنكار.



## الم أ حَسبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ لاَ يُفْتَنُونَ

• و المعنى: أ ظن الناس أن يتركوا فلا يتعرض لحالهم و لا يمتحنوا بما يظهر به صدقهم أو كذبهم فى دعوى الإيمان بمجرد قولهم: آمنا؟



# الم أَ حَسبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ لا يُفْتَنُونَ هُمْ لا يُفْتَنُونَ

• و قيل: المعنى: أ ظن الناس أن يتركوا فلا يبتلوا ببلية و لا تصيبهم مصيبة لقولهم: آمنا بأن تكون لهم على الله كرامة بسبب الإيمان يسلموا بها من كل مكروه يصيب الإنسان مدى حياته؟ و لا يخلو من بعد بالنظر إلى سياق الآيات.



و لقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين

صَدَقُوا و لَيَعِلَمَنَ الْكاذبينَ قوله تعالى: «و لَقَدْ فَتَنَّا الَّذينَ مَنَ قَبْلهمْ فَلَيعْلَمَنَ اللَّهُ الذين صدَقوا و ليعلمن الكاذبين » اللامان للقسم، و قوله: «و لَقُد فَتُنَّا الَّذينَ من قبلهم» حال من الناس في قوله: «أُ حُسبُ النَّاسَ» أو من أضمير الجمع في قوله «لا



و لقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين

صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَ ٱلْكاذبينَ و على الأول فالإنكار و التوبيخ متوجه إلى ظنهم انهم لا يفتنون مع جريان السنة الإلهية على الفتنة و الامتحان و على الثاني إلى ظنهم الاختلاف في فعله تعالى حيث يفتن قوما و لا يفتن أخرين، و لعل الوجه الأول أوفق للسياق.



### وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن قَبْلهم صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكاذبينَ

• فالظاهر أن المراد بقوله: «و لَقَدْ فَتَنَّا الّذينَ من قَاللهم » أن الفتنة و الامتحان سنة جارية لنا و قد جرت في الذين من قبلهم و هي جارية فيهم و لن تجد لسنة الله تبديلا.



### وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكاذبينَ

• و قوله: «فَلَيعْلَمَنَ اللَّهُ الَّذينَ صَلَهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّذينَ صَلَقُوا» إلى تعليل لما قبله، و المراد بعلمه تعالى باللذين صدقوا بالكاذبين ظهور آثار صدقهم و كذبهم في مقام العمل بسبب الفتنة و الامتحان الملازم لثبوت الإيمان في قلوبهم حقيقة و عدم ثبوته فيها حقيقة



## وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكاذبينَ

• فإن السعادة التي تترتب على الإيمان المدعو إليه و كذا الثواب إنما تترتب على حقيقة الإيمان الذي له آثار ظاهرة من الصبر عند المكاره و الصبر على طاعة الله و الصبر عن معصية الله لا على دعوى الإيمان المجردة.



## وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

• و يمكن أن يكون المراد بالعلم علمه تعالى الفعلى الذى هو نفس الأمر الخارجي فإن الأمور الخارجية بنفسها من مراتب علمه تعالى، و أما علمه تعالى الذاتى فلا يتوقف على الامتحان البتة.



# وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذينَ منْ قَبْلهمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكاذبينَ

• و المعنى: أحسبوا أن يتركوا و لا يفتنوا بمجرد دعوى الإيمان و إظهاره و الحال أن الفتنة سنتنا و قد جرت في الذين من قبلهم فمن الواجب أن يتميز الصادقون من الكاذبين بظهور اثار صدق هؤلاء و آثار كذب أولئك الملازم لاستقرار الإيمان في قلوب هؤلاء و زوال صورته الكاذبة عن قلوب أولئك.



## وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ الْكاذبينَ صَدَقُوا وَ لَيَعْلَمَنَّ الْكاذبينَ

• و الالتفات في قوله: «فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ» إلى اسم الجلالة قيل: للتهويل و تربية المهابة و الظاهر أنه في أمثال المقام لإفادة نوع من التعليل و ذلك أن الدعوة إلى الإيمان و الهداية إليه و الثواب عليه لما كانت راجعة إلى المسمى بالله الذي منه يبدأ كل شيء و به يقوم كل شيء و إليه ينتهي كل شيء بحقيقته



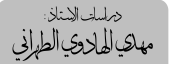
# وَ لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

• فمن الواجب أن يتميز عنده حقيقة الإيمان من دعواه الخالية و يخرج عن حال الإبهام إلى حال الصراحة و لذلك عدل عن مثل قولنا:فلنعلمن إلى قوله: «فَلَيعْلَمَنَ اللَّهُ».



ه هره ي**فتنون** 

أُ وَ لا بِرَوْنَ أَنَّهُمْ بُفْتُنُونَ في كُلِّ عامٍ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ لا يَثُوبُونَ وَ لا هُمْ يَذَكَّرُونَ



التوبة : ۱۲۶



أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ بَعْمَلُونَ السَّيِئاتِ أَمْ حَسِبَ النِّينَاتِ النَّيْئاتِ أَنْ بَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يحَكُمُونَ (٢)



تَقِينِ اللهِ اللهِ عَسِبَ الذينَ يَعْمَلُونَ السَّيَّئَاتِ أَنْ يَسْبَقُونَا أَمْ حَسَبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السِّيئَاتِ أَنْ يَسْبَقُونَا

• ثم قال تعالى ممدداً لخلقه «أم حسب اللذين يعملُونَ السّيئات أن يسبقُونا» اى أيظن الذين يفعلون القبائح و المعاصَى ان يفوتونا؟! كما يفوت السابق لغيره.

• ثم قال «ساء ما يَحْكُمُ ونَ» اي بئس الشيء الذي يحكمون بظنهم. انهم يفوتونا.



### المُ حُسبَ الَّذينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ أَنْ يَسْبِقُونا

• قوله تعالى: «أم حَسِبَ النَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيَّاتِ أَنْ يُسْبِقُونا ساءً ما يَحْكُمُونَ » أم منقطعة، و المراد بقوله: «الَّذَينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئات» المشركون الذين كانوا يفتنون المؤمنين و يصدونهم عن سبيل الله كما أن المراد بالناس في قوله: «أ حُسب النّاس) هم الذين قالوا: أمنا و هم في معرض الرجوع عن الإيمان خوف من الفتنة و التعذيب.



### الله عَسبَ الَّذينَ يَعْمَلُونَ السَّيَّاتِ أَنْ يَسْبِقُونا السِّيَّاتِ أَنْ يَسْبِقُونا

- و المراد بقوله: «أَنْ يَسْبِقُونا» الغلبة و التعجيز بسبب فتنة المؤمنين و صدهم عن سبيل الله- على ما يعطيه
- و قوله: «ساء ما يَحْكُمُون » تخطئهٔ لظنهم أنهم يسبقون الله بما يمكرون من فتنه و صد فإن ذلك بعينه فتنه من الله لهم أنفسهم و صد لهم عن سبيل السعادة و لا يحيق المكر السيئ إلا بأهله.



### عَنْ اللَّهُ ا

- و قيل: مفاد الآية توبيخ العصاة من المؤمنين و هم المراد بقوله: «الله يعملون السيئات» و المراد بالسيئات المعاصى التَى يقترفونها غير الشرك، و أنت خبير بأن السياق لا يساعد عليه.
- و قيل: المراد بعمل السيئات أعم من الشرك و اقتراف سائر المعاصى فالآية عامة لا موجب لتخصيصها بخصوص الشرك أو بخصوص سائر المعاصى دون الشرك.



### المُ حسب الذين يعملون السيئات أن يسبقونا

• و فيه أن اعتبار الآية من حيث وقوعها في سياق خاص من السياقات أمر و اعتبارها مستقلة في نفسها أمر آخر و الذي يقتضيه الاعتبار الأول و هو العمدة بالنظر إلى غرض السورة هو ما قدمناه من المعنى، و أما الاعتبار الثاني: فمقتضاه العموم و لا ضير فيه على ذلك التقدير.



مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لاَتِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (۵)



وَ مَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا بِجُاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَني عَنِ الْعَالَمِينَ (٢)

